
Anales de la Real Academia de Doctores de España. Volumen 10, número 4 – 2025, páginas 809-820 
Rivera, L. de – La libertad humana vista por un psiquiatra 

 
 
 
 

 

La libertad humana vista por un psiquiatra | 809 

 

ARTÍCULO ORIGINAL 

LA LIBERTAD HUMANA VISTA POR UN PSIQUIATRA 
Free Will as seen by a psychiatrist 

Luis de Rivera 
Catedrático de Psiquiatría 
luisderivera@gmail.com  

RESUMEN 
La libertad humana está condicionada por factores biológicos, psicológicos, sociales y culturales. Distinguimos 
entre una libertad externa, dependiente de las estructuras jerárquicas de la sociedad y vinculada al dipolo poder-
sumisión, y una libertad interna, la capacidad del individuo para dirigir su vida con conocimiento, deliberación y 
responsabilidad. Voluntad es la “intelectualización del impulso vital” y es la base de toda acción libre. La voluntad 
está sujeta a limitaciones impuestas por la actividad automática del sistema nervioso central y por procesos 
mentales inconscientes. La libertad requiere modular racionalmente los impulsos naturales y hacer consciente lo 
inconsciente. El ser humano es por naturaleza insatisfecho, lo cual significa, en términos positivos, que aspira a más 
y se esfuerza por crear lo que pueda colmar su carencia. Lo podemos definir, por lo tanto, como “un animal racional 
con aspiraciones y creatividad”. Es esa insatisfacción natural lo que le impulsa a la búsqueda de sentido y felicidad. 
La libertad humana es relativa, ya que estamos determinados a actuar siempre conforme a la percepción del mayor 
bien posible, aunque podemos elegir los medios. El libre albedrio es la capacidad de decidir entre dos posibles 
direcciones: la realización personal, el desarrollo y perfeccionamiento de sí mismo, o el embotamiento y retroceso 
hacia la animalidad. La libertad suprema es el dominio de sí mismo a través de la integración armónica del instinto, 
la razón y el propósito existencial. 

PALABRAS CLAVE: Libre albedrio. Voluntad. Inconsciente. Impulso vital. Naturaleza humana. Creatividad. 
Decisión crítica. Sentido de la vida. 

ABSTRACT 
Human freedom is conditioned by biological, psychological, social, and cultural factors. We distinguish between 
external freedom, dependent on the hierarchical structures of society and linked to the power-submission dipole, 
and internal freedom, the individual's ability to direct its own life with knowledge, deliberation, and responsibility. 
Will is the “intellectualization of the vital impulse” and is the basis of all free action. Will is subject to limitations 
imposed by the automatic activity of the central nervous system and by unconscious mental processes; free will, 
therefore, requires the rational modulation of natural impulses and the conscious awareness of the unconscious. 
Human beings are dissatisfied by nature, which means, in positive terms, that they aspire to more and strive to 
create what can fill their void. We can therefore define them as “rational animals with aspirations and creativity.” 
It is this natural dissatisfaction that drives them to seek meaning and happiness. Human freedom is relative, since 
we are determined to always act in accordance with the perception of the greatest possible good, although we can 
choose the means. Free will is the ability to decide between two possible directions: personal fulfillment, self-
development, and self-improvement, or, dullness and regression toward animality. Supreme freedom is self-
mastery through the harmonious integration of instinct, reason, and emotion. 

KEYWORDS: Free will. Will. Unconscious. Vital impulse. Human nature. Creativity. Critical decision. Meaning 
of life. 

mailto:luisderivera@gmail.com


Anales de la Real Academia de Doctores de España. Volumen 10, número 4 – 2025, páginas 809-820 
Rivera, L. de – La libertad humana vista por un psiquiatra 

 
 
 
 

 

810 | Luis de Rivera 

 

En este mundo de creciente robotización, la cuestión de hasta qué punto los humanos somos 
libres y responsables de nuestros actos vuelve a tomar actualidad. Los debates sobre la 
libertad se vienen sucediendo desde la más remota antigüedad, algunos de ellos con 
conclusiones sangrientas1.  

1. LIBERTAD Y VOLUNTAD 

Entendemos por libertad la capacidad de tomar decisiones por uno mismo y de obrar por la 
propia voluntad. No existiría libertad si no existiera voluntad, así que habremos de empezar 
por definir este concepto. Mi amigo y mentor Pedro Rocamora me dijo en una ocasión que “la 
curiosidad es la intelectualización del deseo”, formulación feliz, cuya dinámica voy a copiar 
para definir provisionalmente la voluntad como “la intelectualización del impulso vital”2. 

Obviamente, la mera consciencia de un impulso no es todavía voluntad. Hace falta, además, 
ponerse de parte de este y decidir llevarlo a su destino. Un impulso que no se mantiene no es 
voluntad, sino capricho. Voluntad es la capacidad de mantener la propia decisión sobre lo que 
uno quiere y esforzarse para conseguirlo. Sus dos perversiones son la tozudez, que es 
mantener un deseo irrealizable, y la estupidez, que es mantenerlo en contra del propio interés.  

Lo contrario a la libertad es verse obligado a actuar según las decisiones de otro, es decir, 
sometido a un poder ajeno. Ser libre es lo mismo que ser causa de un efecto que uno desea 
producir, y es diferente de ser caprichoso, que es causar efectos cuyas consecuencias no han 
sido pensadas, y de ser estúpido, que es causar efectos perjudiciales para el causante. Estas 
definiciones implican que la persona libre es capaz de anticipar las consecuencias de sus actos 
(aunque pueda equivocarse) y que tiene conocimiento de lo que es bueno para él (aunque 
pueda equivocarse). 

Si la primera condición de ser libre es no ser instrumento de otra voluntad, vemos enseguida 
la dificultad de serlo en sociedad. Es una observación sencilla, dice Max Weber, que unos 
hombres mandan y otros obedecen, lo cual otorga, según él, una base natural al poder de la 
autoridad. No es este fenómeno algo exclusivo de nuestra especie, puesto que se observa 
también en todos los animales sociales. La jerarquía es un elemento inescapable de toda 
organización, lo cual implica una cadena de mando, muy sutil en algunos grupos, muy clara y 
rígida en otros, como, por ejemplo, en el ejército. Fue precisamente allí, durante mi instrucción 
como alférez de las milicias universitarias, donde aprendí, aparte de a conducir carros de 
combate, que “para saber mandar, antes hay que saber obedecer”. 

 
1 El último y más amable del que tengo conocimiento, y en el que tuve el honor de participar, tuvo lugar hace poco 
en la Real Sociedad Económica Matritense de Amigos del País, y en él se formaron gran parte de las ideas que 
presento en este escrito.  
2 Aparte de filósofos como Schopenhauer y Bergson, Jacques Monod, premio Nobel de biología, describe el impulso 
vital como una fuerza o dinámica que se expresa en las tres propiedades básicas de la vida: la teleonomia, la 
morfogénesis autónoma y la invarianza reproductiva (El Azar y la Necesidad) 



Anales de la Real Academia de Doctores de España. Volumen 10, número 4 – 2025, páginas 809-820 
Rivera, L. de – La libertad humana vista por un psiquiatra 

 
 
 
 

 

La libertad humana vista por un psiquiatra | 811 

 

Queramos o no, estamos todos encajados en una cadena de mando, en la que cada uno tiene 
la responsabilidad de dirigir a algunas personas y de seguir las directrices de otras. La libertad 
en la vida social es relativa. En este dipolo sumisión-libertad nos movemos todos, y hacerlo de 
manera apropiada y con facilidad es un signo de salud mental. El adagio, atribuido a Jean-
Jacques Rousseau, «Mi libertad termina donde comienza la del otro», ilustra brillantemente 
esta dinámica bipolar. 

El núcleo central de la sociedad es el individuo, o, mejor dicho, el conjunto de individuos que 
en ella coalescen de manera organizada, coalescencia que requiere un cierto sometimiento a 
las pautas sociales, es decir, una renuncia parcial a la libertad personal.  

Hasta aquí, hemos definido ya dos áreas de libertad, la externa, cuya persecución es el origen 
de todas las rebeldías y revoluciones, y la interna, que es la capacidad de guiar los propios 
actos y de ser responsable de sus consecuencias.  

Mencionaré de pasada el concepto de educación, cuya etimología lo dice todo: “ex ducere” 
significa dirigir desde fuera. Es una forma de coacción benigna, presente y necesaria en todas 
las sociedades, cuya función es doble: por un lado, adiestrar a sus miembros en las pautas de 
funcionamiento social, para que puedan ocupar con soltura el lugar que les haya tocado, y por 
otro, paradójicamente, ayudarle a desarrollar su poder personal para que pueda lograr llegar 
a ocupar el lugar que desea. Si la primera función de la educación está al servicio de la 
sumisión del individuo a la sociedad, la segunda lo está al de su libertad.  

Suponiendo que estamos satisfechos con nuestro grado de libertad social, podemos 
ocuparnos ahora de la libertad personal. Aunque solemos considerarnos objetivos en 
nuestras percepciones y libres en nuestra conducta, es obvio que los condicionantes que nos 
limitan son muy numerosos. Aparte de la genética, el ambiente familiar y la educación, 
vivimos en una cultura cuyas creencias nos infiltran como virus silenciosos, ahora más que 
nunca por el imparable influjo de las redes cibernéticas de información 3.  

Desde que nacemos (¿quizá antes?) queremos algo, y a la fuente de esa facultad de querer la 
llamamos impulso vital. Primero es un impulso ciego, automático, involuntario, totalmente 
corporal, que poco a poco va haciéndose consciente, aunque todavía sigue siendo automático. 
En esta segunda fase aparecen los sentimientos, que ya implican una opinión sobre lo que está 
pasando, así como una cierta mentalización del impulso. Así, por ejemplo, amor significa que 
quiero estar con esta persona, tristeza que la echo de menos, miedo que algo malo va a pasar, 
rabia que tengo que eliminar algo que invade mi terreno u obstruye mi camino, etc.4  

En algún momento, empezamos a prever el futuro y a imaginar las consecuencias de nuestros 
actos. Nos descubrimos como agentes, seres capaces de producir efectos, y, si lo hacemos bien, 
podemos empezar a construir de manera consciente nuestro camino en la vida. Las dos 

 
3 V. Laura G. de Rivera. Esclavos del Algoritmo. Debate, Barcelona, 2025 
4 V. mi libro Autogenics 3.0, capítulo 8 para un mayor desarrollo del tema. 



Anales de la Real Academia de Doctores de España. Volumen 10, número 4 – 2025, páginas 809-820 
Rivera, L. de – La libertad humana vista por un psiquiatra 

 
 
 
 

 

812 | Luis de Rivera 

 

primeras fases, la corporal y la sentimental, son reactivas, respuestas inevitables ante lo que 
ha pasado; nuestros actos son consecuencia de las circunstancias que nos rodean. Por eso dijo 
Ortega y Gasset “yo soy yo y mi circunstancia” y añadió: “y si no la salvo a ella, no me salvo 
yo”. Salvar la circunstancia es transformarla en otra que nos resulte más favorable, y aquí 
viene la utilidad de la tercera fase, la intelectual, que nos diferencia de los demás animales, de 
los niños pequeños y de los insensatos. 

Es claro que, en las dos primeras fases, la corporal y la sentimental, no hay libertad, porque 
obramos según un impulso natural genéticamente programado, anterior a nuestra propia 
existencia. Es en la fase intelectual cuando viene a cuento hablar de libertad, porque es en ella 
cuando aparece la voluntad, que ya he dicho que es la intelectualización del impulso vital. La 
cuestión ahora no es inhibir o escapar de este impulso, lo cual es imposible, sino de modularlo 
y dirigirlo hacia nuestra mejor conveniencia. Esta es la función de la razón. 

Pensar es construir mundos mentales y operar en ellos, investigar sus determinantes, 
imaginar circunstancias diversas y extrapolar sus desarrollos posibles. Deliberar es comparar 
estos futuros imaginarios, determinar cuál nos resulta más conveniente y elegir la mejor 
acción para llegar a él. El pensamiento es una herramienta para la acción, nueva, superpuesta 
a la primitiva herramienta del instinto. 

La reacción, que es actuar impulsados por el pasado, se complementa con la proacción, que es 
actuar atraídos por el futuro. Junto al vis a tergo del automatismo innato aparece ahora el vis 
a fronte de la decisión deliberada; en la primera opción somos consecuencia de nuestro 
pasado, en la segunda, somos creadores de nuestro futuro. La voluntad es la capacidad de 
mantener ese curso de acción de manera consciente. 

2. DECIDIR LIBREMENTE 

De todas las fuerzas que regulan las acciones humanas, la voluntad es seguramente la más 
débil e inestable, cuestión que ya interesó a los primeros filósofos, como Platón, que la 
plantea de manera muy didáctica en su metáfora del hilo de oro: 5 

Pensemos que cada uno de nosotros, los seres vivientes, es una marioneta divina, ya sea que 
haya sido construida como un juguete de los dioses o por alguna razón seria. Pues esto, por 
cierto, no lo sabemos, pero sí sabemos que estas pasiones interiores nos arrastran como si 
fueran unos tendones o cuerdas y que, al ser contrarias unas a otras, nos empujan a acciones 
contrarias, en las que quedan definidas la virtud y el vicio. El argumento afirma que cada uno, 
asistiendo a uno de los impulsos siempre sin desertar de él en absoluto, debe oponerse a los 
otros tendones, que ésta es la conducción áurea y sagrada del razonamiento, llamada la ley 

 
5 Platón, Leyes I: 231 



Anales de la Real Academia de Doctores de España. Volumen 10, número 4 – 2025, páginas 809-820 
Rivera, L. de – La libertad humana vista por un psiquiatra 

 
 
 
 

 

La libertad humana vista por un psiquiatra | 813 

 

común del estado, que las otras cuerdas son duras y de hierro, mientras que ésta es débil, 
puesto que es de oro, en tanto que las otras poseen las más variadas formas. 

Ya sabemos que Platón, lo mismo que Aristóteles, consideraba que el máximo objetivo de la 
educación es aprender a regirse por la razón, y que sólo serán libres aquellas decisiones que 
vengan precedidas de deliberación consciente, es decir, gobernadas por la conducción aura, 
el hilo de oro, de la razón. La metáfora de Platón es bonita, pero no dice que hacer con los 
tendones de hierro, aunque sí parece implicar que hay que deshacerse de ellos o, por lo 
menos, someterlos al control de la razón. La propuesta es correcta, y gran parte del 
pensamiento occidental está de acuerdo con ella. Sólo hay un pequeño fallo, y éste no es que 
sea difícil, cosa que todo el mundo reconoce, sino que es imposible. Por mucho 
razonamiento y voluntad que le pongamos, los tendones de Platón son irrompibles y, 
además, no están en las manos de los dioses, sino en nuestra propia naturaleza.  

Para empezar, el sistema nervioso central, en el cual (o con el cual) se producen ideas, 
emociones y pautas de conducta, impone sus propias limitaciones materiales de fibras 
nerviosas, neurotransmisores y sinapsis. Gran parte de su actividad es automática, es decir, 
fuera de nuestro control voluntario, e inconsciente, es decir, inaccesible al razonamiento. 
No me refiero sólo al nivel corporal, como el mantenimiento de la presión arterial o la 
aparición del hambre o el sueño, ni a la respuesta emocional ante diversas circunstancias, 
cosa que es bien sabida, sino también a decisiones que creemos estar tomando de manera 
consciente y voluntaria. 

En efecto, como muy bien explica el Prof. Rubia citando varios experimentos neurocientíficos, 
unos instantes antes de tomar una decisión se activa una región cerebral subcortical, a la que 
sigue la activación de la zona cortical prefrontal donde se hace consciente esa decisión. Es 
decir, la decisión ya había sido tomada antes de saber que la estamos tomando. 6 Algunos 
pensadores, entre ellos el Prof. Rubia, consideran que este fenómeno demuestra que la 
libertad de decisión es una ilusión, “un fantasma”, pero yo creo que es más exacto entenderlo 
como la validación neurocientífica de la existencia del inconsciente. 

Puede ser que las motivaciones profundas de nuestra conducta no estén tanto en el 
razonamiento y la voluntad, sino en unas dinámicas ocultas que, como seres lógicos que 
somos, intentaremos justificar a posteriori. Si esto es así, tiene gran sentido la propuesta de 
Freud, cuyo método psicoanalítico pretende, precisamente, hacer consciente lo 
inconsciente, es decir, acceder a estas dinámicas ocultas antes de que se manifiesten en 
decisiones incontrolables. Es obvio que, después de más de un siglo, su método ha 
evolucionado, pero la idea sigue siendo válida.  

El concepto de inconsciente tiene un largo recorrido en la filosofía alemana, está implícito 
en la magna obra de Schopenhauer, El Mundo como Voluntad y Representación, y ha sido 
bien compendiado en tres volúmenes por Eduard Von Hartman en 1868. La gran aportación 

 
6 F. Rubia, El fantasma de la libertad. Critica, Barcelona, 2009 



Anales de la Real Academia de Doctores de España. Volumen 10, número 4 – 2025, páginas 809-820 
Rivera, L. de – La libertad humana vista por un psiquiatra 

 
 
 
 

 

814 | Luis de Rivera 

 

de Freud, un médico práctico que se ganaba la vida con su clínica, fue formular este concepto 
de manera operativa y convertirlo en el núcleo de su método terapéutico.  

Pero no hace falta recurrir al psicoanálisis para encontrar testimonios del poder de las 
motivaciones inconscientes, cuya existencia muchos consideran incompatible con la 
libertad humana. Pablo de Tarso7 nos da un testimonio angustioso de este problema: 

En vez de lo bueno que quiero hacer, hago lo malo que no quiero hacer. Pero si hago lo que no 
quiero hacer, en realidad no soy yo quien lo hace, sino el pecado que está dentro de mí. Me doy 
cuenta entonces de que, aunque quiero hacer lo bueno, solo puedo hacer lo malo. En lo más 
profundo de mi corazón amo la ley de Dios. Pero también me sucede otra cosa: hay algo dentro 
de mí, que lucha contra lo que creo que es bueno. Trato de obedecer la ley de Dios, pero me 
siento como en una cárcel, donde lo único que puedo hacer es pecar. Sinceramente, deseo 
obedecer la ley de Dios, pero no puedo dejar de pecar porque mi cuerpo es débil para 
obedecerla. ¡Pobre de mí! ¿Quién me librará de este cuerpo, que me hace pecar y me separa de 
Dios? ¡Le doy gracias a Dios, porque sé que Jesucristo me ha librado! 

Otra observación, menos dramática y más común, es la relativamente escasa influencia que 
el razonamiento lógico tiene en gran parte de nuestras decisiones. No me refiero aquí a los 
dementes incapaces de razonar, sino a las personas normales que toman decisiones 
importantes sin poder explicar muy bien por qué, y que están sin embargo convencidas de 
que es la decisión correcta.  

Llamamos “intuición” a esta forma de saber lo que debemos hacer cuando surge de lo más 
íntimo de nuestro ser, y también “inspiración”, cuando nos parece proceder de un ente ajeno 
a uno mismo. No elaboraré aquí sobre este fenómeno, pero si diré, como testimonio 
personal, que así fue como decidí estudiar medicina, y también que así fue como decidí 
emigrar a Canadá, decisiones poco razonadas en su momento, que ahora veo como 
sumamente acertadas. Otras personas me han confiado experiencias parecidas, 
confidencias que no es necesario revelar, porque basta un poco de introspección sincera 
para que cualquiera pueda recordar eventos similares. Lo que viene a cuento aquí es que no 
podemos considerar como libres estas decisiones intuitivas tomadas sin deliberación 
consciente, a pesar de la seguridad interna de que salen de lo más auténtico de uno mismo. 
A menos, claro está, que reconozcamos que la consciencia no es imprescindible para saber 
lo que nos conviene y que el razonamiento lógico es sólo una pequeña parte de nuestra 
capacidad para encontrar soluciones a los problemas de la vida. 

3. LA NATURALEZA HUMANA 

Damos mucha importancia al pensamiento porque, aparte de diferenciarnos de los demás 
seres vivos, es el secreto de la enorme capacidad de adaptación y supervivencia de nuestra 

 
7 Romanos 7:19-25 



Anales de la Real Academia de Doctores de España. Volumen 10, número 4 – 2025, páginas 809-820 
Rivera, L. de – La libertad humana vista por un psiquiatra 

 
 
 
 

 

La libertad humana vista por un psiquiatra | 815 

 

especie. Sin embargo, y aunque estemos en el top más top de la cadena alimentaria, no por 
ello dejamos de ser animales, combinación que Aristóteles llamó Zoon Logikon8, que 
podemos traducir como “animal racional”, aunque algunos también proponen llamarnos 
“animal que habla”.  

Sea como sea, tengo la impresión de que a la muy acertada y reconocida definición de 
Aristóteles le falta un elemento importante. Es mi observación repetida, no sólo en mi 
consulta, sino también en mi relación con allegados, conocidos y la sociedad en general, que 
los humanos nos quejamos y sufrimos mucho, con frecuencia de manera poco justificada. 
Aunque mi experiencia con otros animales es menor, me atrevo a afirmar que esta cualidad 
es sumamente rara entre ellos; por lo menos, ninguno de los que he conocido de cerca 
parece poseerla. Con comida, agua y cariño se les ve contentos, y, si no tienen nada mejor 
que hacer, entran con gran facilidad en un estado de relajación profunda, cosa que para los 
humanos es mucho más difícil. Los miembros de esta “especie elegida” parecen con 
frecuencia inquietos e intranquilos, como si les faltara o les molestara algo, y la mayoría 
viven, en feliz frase de Henry David Thoreau, “vidas de tranquila desesperación” 9 

Obviamente, no soy el primero en darme cuenta de esto. Uno de mis predecesores más 
famosos fue el príncipe hindú Siddhartha Gautama, que formuló lo que se conoce como la 
Primera Noble Verdad del Budismo: Jīvana duhkha “La vida es un asco”. Duhkha es una 
palabra sánscrita difícil de traducir, pero a mí me parece onomatopéyica, por eso la traduzco 
por “un asco”, aunque versiones más autorizadas lo hacen como “sufrimiento” “molestia” 
insatisfacción”. 

Con toda mi admiración y respeto, no creo que Buda dijera exactamente eso. Es obvio que 
la vida es como es y que somos nosotros los que la evaluamos, juzgamos y categorizamos. Y 
si nunca acaba de gustarnos y nunca estamos del todo contentos, esa es una propiedad 
nuestra, no de la vida. No es que la vida sea insatisfactoria, sino que la insatisfacción forma 
parte de nuestra naturaleza. Podremos así decir, en primera aproximación, que los humanos 
somos animales racionales insatisfechos. Pero, teniendo en cuenta que soy psicoterapeuta 
y que, por lo tanto, me dedico de oficio a buscar siempre el punto de vista positivo, 
reformularé esta definición de la manera siguiente: “El ser humano es un animal racional 
con aspiraciones a más”.  

Como animales, estamos impulsados por el instinto vital, en el que podemos distinguir, 
según Kurzweil, tres dinámicas superpuestas: la supervivencia, la reproducción y la 

 
8 Aristóteles, Política, VII,12,1332 
9 Henry David Thoreau, adalid de la libertad individual frente al poder estatal, escribió sus dos obras más famosas, 
“Walden” y “Sobre la Obligación de la Desobediencia Civil”, durante su retiro solitario a orillas del lago Walden, en 
Massachusetts. La desesperación viene de las limitaciones impuestas por las estructuras de poder, las creencias, las 
tradiciones y las costumbres, y se vive con tranquilidad por resignación e incapacidad de luchar contra la vaguedad de 
sus causas. 



Anales de la Real Academia de Doctores de España. Volumen 10, número 4 – 2025, páginas 809-820 
Rivera, L. de – La libertad humana vista por un psiquiatra 

 
 
 
 

 

816 | Luis de Rivera 

 

complejidad 10. Como seres racionales, no podemos evitar pensar, hacernos preguntas, 
buscar soluciones, en suma, inventar y descubrir. Lo de “aspiraciones a más”, la versión 
positiva de estar insatisfecho, es lo que nos lleva a querer ser inmortales, a imaginar seres 
y mundos que no hay manera de saber si existen, a plantearnos cuestiones que no se le 
ocurren a ningún otro animal, como cuál es nuestra misión en esta vida o quien nos ha 
creado y, ya en plan práctico, a modificar y sustituir la Naturaleza con nuestras propias 
creaciones artificiales. 

Hemos inventado la ganadería, la agricultura y los supermercados; los coches, los trenes y 
los aviones; construimos casas y edificios, con calefacción y aire acondicionado, además. 
Tantas cosas hemos creado que ya pocos humanos viven en el medio natural, o, mejor 
podemos decir, nuestra naturaleza nos ha llevado a vivir en un mundo artificial. Si miramos 
alrededor, casi todo lo que vemos ha sido hecho por alguien, y todo lo que ha sido hecho ha 
estado antes en una mente humana. Eso es lo que significa “artificial”, hecho por el Arte, que 
se opone a lo Natural, hecho por la Naturaleza. Somos creadores de realidades, cosa que 
ningún otro animal puede hacer. Pienso que a esto se refiere la Biblia cuando dice, casi al 
principio: “Dios creó al hombre a su imagen y semejanza11”, es decir, con el don de la 
Creatividad, que es la habilidad de producir en el mundo externo algo que antes había sido 
formado en nuestro mundo interno, en nuestra imaginación y nuestro pensamiento. 
Completaré ahora mi definición con esta nueva idea: “El ser humano es un animal racional 
con aspiraciones y creatividad”. 

Quedarnos sólo con las aspiraciones nos llevaría a la insatisfacción, al sufrimiento y a la 
desesperación. Es la creatividad lo que nos da proyecto y esperanza; tener algo en mente y 
encontrarlo o construirlo es lo que nos hace definitivamente humanos. Quien no cultive esta 
cualidad sólo podrá ser feliz renunciando a la aspiración y haciéndose cada vez más animal y 
menos humano 12. 

4. SENTIDO DE LA VIDA Y LIBERTAD 

Sentido tiene que ver con dirección. Avanzar con sentido es dirigirse hacia algún sitio y su 
contrario es andar errático, dando vueltas sin llegar a ninguna parte. No podemos evitar 
actuar y nuestras acciones producen efectos; darle sentido a la vida es organizar estos 
efectos hacia la realización de nuestras aspiraciones. Este es el primer corolario de mi 
comprensión de la naturaleza humana: los humanos somos dadores de sentido.  

 
10 Lo de la supervivencia y la reproducción es muy sabido; la tendencia a la complejidad añade una nueva 
dimensión, que tiene que ver con la capacidad humana de complicar las cosas y con lo que yo llamo “tener 
aspiraciones a más”. 
11 Génesis 1:26-27. 
12 El rechazo de la creatividad y la excelencia lleva a la Mediocridad, cuyos distintos tipos he descrito en La 
Mediocridad Inoperante Activa y en El Maltrato Psicológico – ver biblio.  



Anales de la Real Academia de Doctores de España. Volumen 10, número 4 – 2025, páginas 809-820 
Rivera, L. de – La libertad humana vista por un psiquiatra 

 
 
 
 

 

La libertad humana vista por un psiquiatra | 817 

 

Y ¿cuál es ese destino hacia el que hemos de dirigir nuestra vida? La pregunta es muy 
antigua, y sus respuestas están en el origen de todas las religiones y filosofías. Volviendo a 
los clásicos, la aspiración inherente a la naturaleza humana es lograr la felicidad, la 
eudaimonía de Aristóteles. La idea de la vida como tarea hacia la felicidad está ya en la 
filosofía helenista13 : epicúreos, escépticos y estoicos describen, cada uno a su manera, la 
bious techné, el arte o técnica de vivir que conduce a la felicidad. Más cerca de nosotros, 
Robert de Ropp analiza los distintos caminos que nuestra civilización ofrece para este fin, 
llegando a la conclusión que sólo uno, el master game, tiene alguna posibilidad de éxito14. 
Para precisar el concepto, diré que entiendo como felicidad la vivencia muy personal de 
estar a gusto consigo mismo y con las propias circunstancias. 

Si la felicidad es el objetivo final y general de la vida, habremos de organizar nuestros actos 
de manera que sus efectos vayan acercándonos a ella. Citaré el criterio de Platón sobre cómo 
decidir cada acción concreta: 

Pues nadie querría dejarse convencer de hacer aquello de lo que no se sigue más la alegría que 
el dolor. 15 

Cito a Platón porque es Platón, pero lo que dice es bastante obvio. Acertados o erróneos, 
siempre haremos aquello que nos parece más beneficioso y menos perjudicial. No tenemos 
libre elección sobre este impulso hacia nuestro mayor bien, que es inherente a nuestra 
naturaleza. La pregunta no es si somos libres o no, sino cómo sabemos que es lo que nos 
llevará a la felicidad. 

Llegamos así al segundo corolario de mi comprensión de la naturaleza humana: Es obvio 
que no somos libres, estamos predeterminados a seguir nuestro mejor criterio para lograr 
nuestro mayor bien, que es la felicidad. Si siempre hacemos lo que nos parece mejor y más 
conveniente, no viene a cuento preguntarnos si somos libres, sino cómo sabemos qué es lo 
mejor y lo más conveniente 

Una vez enunciado este principio, se podrá objetar que es posible hacer a sabiendas algo 
que nos perjudica y no nos conviene. Es cierto, y en mi experiencia como psiquiatra he 
encontrado personas que parecen actuar de este modo. Si se me permite la boutade, 
podríamos decir que sólo los locos y los estúpidos son libres, porque pueden actuar en 
contra de sí mismos, mientras que la generalidad de los humanos estamos obligados a 
actuar según nuestro mejor criterio en persecución de nuestro mayor bien. Esto no quita 
que, en ocasiones, nos causemos dolor y perjuicio en aras a un bien considerado mayor, 
procedimiento que en el juego de ajedrez se llama gambito y en las ciencias económicas, 
inversión financiera. Así lo hizo el existencialista que se suicidó para demostrar su libertad 

 
13 Marta Nussbaum, The Therapy of Desire. Theory and Practice in Hellenistic Ethics. Princeton University Press, 1994. 
14 El Master Game o Juego Supremo es la iluminación, a través del autoconocimiento y la meditación. Los otros 
juegos o maneras de ocupar el tiempo de manera provechosa son: el poder, la riqueza, la fama, la erudición, la 
familia y la competencia profesional.  
15 Platón, Leyes II 264- 265 



Anales de la Real Academia de Doctores de España. Volumen 10, número 4 – 2025, páginas 809-820 
Rivera, L. de – La libertad humana vista por un psiquiatra 

 
 
 
 

 

818 | Luis de Rivera 

 

sobre el instinto de supervivencia, o la virgen cristiana que lo hizo para evitar la deshonra, 
un mal, para ella, peor que la muerte. Diré como inciso que he observado en algunos de mis 
pacientes ideas de suicidio que tienen su origen en el razonable deseo de escapar de una 
angustia insoportable. No hace falta convencerles de que es mejor vivir, lo descubren solos 
cuando el tratamiento les ayuda a superan esa horrible vivencia. 

5. LIBERTAD Y LIBRE ALBEDRÍO 

Abordemos ahora la cuestión del libre albedrio, cuya historia no revisaré, porque ya lo han 
hecho de manera magistral Francisco Rubia en su Fantasma de la Libertad y, desde otro 
punto de vista, Max Weber en su Ética Protestante y el Espíritu del Capitalismo. El resumen 
de la versión religiosa es que Dios otorgó al Hombre el poder de elegir entre el Bien y el Mal 
-un regalo envenenado, porque ya sabemos lo difícil y angustiosa que puede ser esta 
elección-, renunciando a interferir en la decisión. A menos, parece ser, que le rogamos que 
lo haga, como hace Pablo de Tarso, a quien ya cité y cuya cita repito en parte: 

Sinceramente, deseo obedecer la ley de Dios, pero no puedo dejar de pecar porque mi cuerpo 
es débil para obedecerla. ¡Pobre de mí! ¿Quién me librará de este cuerpo, que me hace pecar y 
me separa de Dios? ¡Le doy gracias a Dios, porque sé que Jesucristo me ha librado! 

Es una solución, renunciar al libre albedrio y hacerse guiar por la fe. En términos laicos, se 
corresponde con obedecer al líder, intoxicarse con internet y, en general, esforzarse por 
formar parte de una masa ideologizada.  

Siguiendo con la versión laica, el concepto de libre albedrio encierra toda la paradoja de la 
libertad: Por un lado, estamos predeterminados por naturaleza a actuar en busca de nuestro 
mayor bien, pero, por otro, no sabemos cómo hacerlo. Sabemos el destino, pero no el 
camino. Libre albedrio significa que tenemos libertad para elegir ese camino, libertad 
ficticia, porque no es que podamos, opcionalmente, elegir un camino, sino que tenemos que 
decidir qué dirección dar a nuestra vida. No saber lo que hay que hacer no es ser libre, es 
estar perdido. Nos duele esta ignorancia, y ese es el núcleo de la angustiosa insatisfacción 
humana. Alcanzar el conocimiento es nuestra tarea y grandeza. Fue bien dicho: “la verdad 
os hará libres” 

El primer descubrimiento es darse cuenta de que nuestra naturaleza, “animal racional con 
aspiraciones y creatividad” nos ha sido dada inacabada - lo cual es lo mismo que decir: con 
potencial. Ahora entendemos la insatisfacción, porque es verdad que nos falta algo, y la 
aspiración, que es la percepción de nuestro potencial para generarlo. Y también 
entenderemos la creatividad, como la continuación de la fuerza que nos ha ido 
construyendo, y que ahora está en nuestras manos. 

Estamos en el medio de un camino, de un proceso, de un desarrollo. El siguiente paso es la 
decisión inquebrantable de seguir hacia adelante, purificando las aspiraciones, movilizando 
la creatividad y penetrando en lo más sublime de la esencia humana. Hay otra elección 



Anales de la Real Academia de Doctores de España. Volumen 10, número 4 – 2025, páginas 809-820 
Rivera, L. de – La libertad humana vista por un psiquiatra 

 
 
 
 

 

La libertad humana vista por un psiquiatra | 819 

 

posible, que no recomiendo: estancarse o volver hacia atrás, simplificar las aspiraciones, 
embotar la creatividad y retroceder hacia el polo animal. 

En una ocasión, hablando de otros temas, un insigne psiquiatra español, Carlos Castilla del 
Pino, hace tiempo fallecido, me dijo, no recuerdo bien a cuento de qué, “la decisión más 
importante de la vida está entre amar y ser amado u odiar y ser odiado”. No desarrollamos 
más la idea en aquel momento, pero cada vez que la recuerdo me parece más genial 16. Es 
otra forma de ver el libre albedrio. 

Aprovecho aquí para resumir mi teoría de las “decisiones críticas” que básicamente consiste 
en diferenciar entre decisiones que dan exactamente igual, porque si hubiéramos hecho algo 
diferente los resultados hubieran sido más o menos los mismos, y aquellas otras que abren 
bifurcaciones a partir de las cuales nuestra vida sigue cursos muy diferentes. Las primeras 
son, simplemente, decisiones. Las segundas son decisiones críticas. La pega está en que 
raramente nos damos cuenta de que estamos tomando una decisión crítica cuando la 
estamos tomando, y muchas veces ni siquiera después, cuando ya las consecuencias son, o 
deberían ser, evidentes. 17.  

Saber tomar la decisión correcta es lo que se llama tener criterio, es decir, un procedimiento 
para anticipar cuando el resultado va a ser acertado y cuando no. La gran angustia ante la 
vida es no saber que hacer o, peor aún, darse cuenta de que lo que estamos haciendo nos 
lleva a un sitio al que no queremos ir.  

William Osler, el fundador de la Escuela de Medicina en que me formé como psiquiatra, 
decía que, una vez en la vida y sólo una, había de aceptar esa angustia, sentirla en toda su 
intensidad, abandonarse a ella sin resistencia ni escape, no hacer nada, hasta que de lo más 
profundo surgiera la percepción del propio ser y la convicción absoluta del lugar que ocupas 
en la inmensidad del Universo. Es, decía, como subir a una montaña y otear con serenidad 
el horizonte, hasta ver dónde está la tierra prometida. A partir de entonces, baja y sigue en 
esa dirección, sin dudas, sin prisa y sin pausa, hasta llegar al lugar al que perteneces.  

Así que, para finalizar y como conclusión, diremos que no hay más libertad que la de poder 
elegir amo. Podemos ser esclavos de nuestras ocurrencias y caprichos, de las opiniones 
ajenas dominantes, de nuestra razón y propósito o del servicio a un ideal superior. En la 
medida en que logremos conciliar todas esas opciones, cada una en su justa medida, en una 
armonía en que ninguna esté tan oprimida como para querer rebelarse, podremos decir que 
estamos realizando nuestra naturaleza. La libertad suprema es ser dueño de uno mismo, lo 
cual es como decir: esclavo de sí mismo. 

 

 
16 Un pequeño tratado sobre el tema es El Amor según los Médicos, mi discurso de ingreso en la Asociación Española 
de Médicos Escritores y Artistas (de la que también fue miembro Castilla del Pino). 
17 Crisis Emocionales, pág. 22. 



Anales de la Real Academia de Doctores de España. Volumen 10, número 4 – 2025, páginas 809-820 
Rivera, L. de – La libertad humana vista por un psiquiatra 

 
 
 
 

 

820 | Luis de Rivera 

 

6. REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

• Aristóteles. Ética a Nicómaco. Gredos, Madrid, 2003 

• Aristóteles. Política. Gredos. Madrid, 1988 

• Bergson, Henri. L'évolution créatrice. Félix Alcan Editeur. Paris, 1907 

• Buddhaghosa, Bhaddantacariya. Visuddhimagga. The Path to Purification. Theravada 
Tipitaka Press, 2010 

• de Rivera, Laura G. Esclavos del Algoritmo. Debate, Barcelona, 2025 

• de Rivera, Luis. Autogenics 3.0 – La nueva vía al mindfulness y la meditación. Amazon, 
2018 

• de Rivera, Luis. El Maltrato Psicológico. Espasa, 2002. Amazon, 2022 

• de Rivera, Luis. Crisis Emocionales. Espasa, 2006. Amazon, 2018 

• de Rivera, Luis. El trastorno por Mediocridad Inoperante Activa (Síndrome MIA). 
Psiquis, Revista de psiquiatría, psicología y psicosomática, 1997, 18, 17-20 

• de Rivera, Luis. El Amor según los Médicos. ASEMEYA, Amazon, 2024. 

• de Ropp, Robert S. The Master Game. Delacorte Press, New York, 1968 

• Freud, S. (1915). The Unconscious (Standard Edition, vol. 14, pp. 159-190). London: Hogarth. 

• Kurzweil, Raymond. How to create a mind. Duckworth, Richmond, UK, 2024 

• Monod, Jacques. Le hazard et la nécessité. Editions du Seuil, Paris, 1970 

• Nussbaum, Marta. The Therapy of Desire. Theory and Practice in Hellenistic Ethics. 
Princeton University Press, 1994 

• Ortega y Gasset, José. Meditaciones del Quijote (1914). Obras Completas, Taurus, 
Madrid, 2004-2010, I, 757. 

• Osler, W. (1913) A way of life. Harper, New York, 1937 

• Platón. Diálogos VIII. Leyes (Libros I-VI). Editorial Gredos, Madrid, 2023 

• Rocamora, Pedro. Psicología de la sugestión en Freud. Escritos, Morata de Tajuña, 2011 

• Rocamora, Pedro. Conciencia y Psiquismo. Icaria, Barcelona, 2016 

• Rocamora, Pedro, Rubia, Francisco y de Rivera, Luis. ¿Somos libres? La respuesta de la 
neurociencia y de la psiquiatría. Real Sociedad Económica Matritense de Amigos del 
País - Jueves 27 febrero 2024. https://matritense.net/debate-somos-libres/ 

• Rubia, Francisco J. El Fantasma de la Libertad. Crítica, Barcelona, 2009 

• Schopenhauer, Arthur. El mundo como voluntad y representación. Gredos, Madrid, 2014 

• Thoreau, Henry D. Walden or Life in the Woods. Boston, Ticknor and Fields, 1856 

• von Hartmann, Eduard. Philosophy of the Unconscious. Trübner, London, 1884 

• Weber, Max. La Ética Protestante y el Espíritu del Capitalismo. Orbis, Barcelona, 1985 

• Weber, Max. El político y el científico. Altaya, Barcelona, 1995 


