Anales de la Real Academia de Doctores de Espaiia. Volumen 10, niimero 4 - 2025, paginas 809-820
Rivera, L. de - La libertad humana vista por un psiquiatra

ARTICULO ORIGINAL

LA LIBERTAD HUMANA VISTA POR UN PSIQUIATRA
Free Will as seen by a psychiatrist

Luis de Rivera
Catedratico de Psiquiatria

luisderivera@gmail.com

RESUMEN

La libertad humana estd condicionada por factores biolégicos, psicoldgicos, sociales y culturales. Distinguimos
entre una libertad externa, dependiente de las estructuras jerarquicas de la sociedad y vinculada al dipolo poder-
sumisioén, y una libertad interna, la capacidad del individuo para dirigir su vida con conocimiento, deliberacién y
responsabilidad. Voluntad es la “intelectualizacién del impulso vital” y es la base de toda accién libre. La voluntad
estd sujeta a limitaciones impuestas por la actividad automatica del sistema nervioso central y por procesos
mentales inconscientes. La libertad requiere modular racionalmente los impulsos naturales y hacer consciente lo
inconsciente. El ser humano es por naturaleza insatisfecho, lo cual significa, en términos positivos, que aspira a mas
y se esfuerza por crear lo que pueda colmar su carencia. Lo podemos definir, por lo tanto, como “un animal racional
con aspiraciones y creatividad”. Es esa insatisfaccion natural lo que le impulsa a la busqueda de sentido y felicidad.
La libertad humana es relativa, ya que estamos determinados a actuar siempre conforme a la percepcién del mayor
bien posible, aunque podemos elegir los medios. El libre albedrio es la capacidad de decidir entre dos posibles
direcciones: la realizacion personal, el desarrollo y perfeccionamiento de si mismo, o el embotamiento y retroceso
hacia la animalidad. La libertad suprema es el dominio de si mismo a través de la integracién arménica del instinto,
la razén y el propdsito existencial.

PALABRAS CLAVE: Libre albedrio. Voluntad. Inconsciente. Impulso vital. Naturaleza humana. Creatividad.
Decision critica. Sentido de la vida.

ABSTRACT

Human freedom is conditioned by biological, psychological, social, and cultural factors. We distinguish between
external freedom, dependent on the hierarchical structures of society and linked to the power-submission dipole,
and internal freedom, the individual's ability to direct its own life with knowledge, deliberation, and responsibility.
Will is the “intellectualization of the vital impulse” and is the basis of all free action. Will is subject to limitations
imposed by the automatic activity of the central nervous system and by unconscious mental processes; free will,
therefore, requires the rational modulation of natural impulses and the conscious awareness of the unconscious.
Human beings are dissatisfied by nature, which means, in positive terms, that they aspire to more and strive to
create what can fill their void. We can therefore define them as “rational animals with aspirations and creativity.”
It is this natural dissatisfaction that drives them to seek meaning and happiness. Human freedom is relative, since
we are determined to always act in accordance with the perception of the greatest possible good, although we can
choose the means. Free will is the ability to decide between two possible directions: personal fulfillment, self-
development, and self-improvement, or, dullness and regression toward animality. Supreme freedom is self-
mastery through the harmonious integration of instinct, reason, and emotion.

KEYWORDS: Free will. Will. Unconscious. Vital impulse. Human nature. Creativity. Critical decision. Meaning
of life.

La libertad humana vista por un psiquiatra | 809



mailto:luisderivera@gmail.com

Anales de la Real Academia de Doctores de Espaiia. Volumen 10, niimero 4 - 2025, paginas 809-820
Rivera, L. de - La libertad humana vista por un psiquiatra

En este mundo de creciente robotizacién, la cuestion de hasta qué punto los humanos somos
libres y responsables de nuestros actos vuelve a tomar actualidad. Los debates sobre la
libertad se vienen sucediendo desde la mas remota antigiiedad, algunos de ellos con

conclusiones sangrientas!.

1. LIBERTAD Y VOLUNTAD

Entendemos por libertad la capacidad de tomar decisiones por uno mismo y de obrar por la
propia voluntad. No existiria libertad si no existiera voluntad, asi que habremos de empezar
por definir este concepto. Mi amigo y mentor Pedro Rocamora me dijo en una ocasion que “la
curiosidad es la intelectualizacion del deseo”, formulacidn feliz, cuya dinamica voy a copiar
para definir provisionalmente la voluntad como “la intelectualizacion del impulso vital”2.
Obviamente, la mera consciencia de un impulso no es todavia voluntad. Hace falta, ademas,
ponerse de parte de este y decidir llevarlo a su destino. Un impulso que no se mantiene no es
voluntad, sino capricho. Voluntad es la capacidad de mantener la propia decision sobre lo que
uno quiere y esforzarse para conseguirlo. Sus dos perversiones son la tozudez, que es

mantener un deseo irrealizable, y la estupidez, que es mantenerlo en contra del propio interés.

Lo contrario a la libertad es verse obligado a actuar segun las decisiones de otro, es decir,
sometido a un poder ajeno. Ser libre es lo mismo que ser causa de un efecto que uno desea
producir, y es diferente de ser caprichoso, que es causar efectos cuyas consecuencias no han
sido pensadas, y de ser estipido, que es causar efectos perjudiciales para el causante. Estas
definiciones implican que la persona libre es capaz de anticipar las consecuencias de sus actos
(aunque pueda equivocarse) y que tiene conocimiento de lo que es bueno para él (aunque

pueda equivocarse).

Sila primera condicién de ser libre es no ser instrumento de otra voluntad, vemos enseguida
la dificultad de serlo en sociedad. Es una observaciéon sencilla, dice Max Weber, que unos
hombres mandan y otros obedecen, lo cual otorga, segun él, una base natural al poder de la
autoridad. No es este fendmeno algo exclusivo de nuestra especie, puesto que se observa
también en todos los animales sociales. La jerarquia es un elemento inescapable de toda
organizacion, lo cual implica una cadena de mando, muy sutil en algunos grupos, muy clara y
rigida en otros, como, por ejemplo, en el ejército. Fue precisamente alli, durante mi instruccién
como alférez de las milicias universitarias, donde aprendi, aparte de a conducir carros de
combate, que “para saber mandar, antes hay que saber obedecer”.

1El tltimo y mas amable del que tengo conocimiento, y en el que tuve el honor de participar, tuvo lugar hace poco
en la Real Sociedad Econédmica Matritense de Amigos del Pais, y en él se formaron gran parte de las ideas que
presento en este escrito.

2 Aparte de filésofos como Schopenhauer y Bergson, Jacques Monod, premio Nobel de biologia, describe el impulso
vital como una fuerza o dinamica que se expresa en las tres propiedades basicas de la vida: la teleonomia, la
morfogénesis auténoma y la invarianza reproductiva (El Azar y la Necesidad)

810 | Luis de Rivera




Anales de la Real Academia de Doctores de Espaiia. Volumen 10, niimero 4 - 2025, paginas 809-820
Rivera, L. de - La libertad humana vista por un psiquiatra

Queramos o no, estamos todos encajados en una cadena de mando, en la que cada uno tiene
laresponsabilidad de dirigir a algunas personasy de seguir las directrices de otras. La libertad
en la vida social es relativa. En este dipolo sumisién-libertad nos movemos todos, y hacerlo de
manera apropiada y con facilidad es un signo de salud mental. El adagio, atribuido a Jean-
Jacques Rousseau, «Mi libertad termina donde comienza la del otro», ilustra brillantemente

esta dinamica bipolar.

El ndcleo central de la sociedad es el individuo, o, mejor dicho, el conjunto de individuos que
en ella coalescen de manera organizada, coalescencia que requiere un cierto sometimiento a

las pautas sociales, es decir, una renuncia parcial a la libertad personal.

Hasta aqui, hemos definido ya dos areas de libertad, la externa, cuya persecucion es el origen
de todas las rebeldias y revoluciones, y la interna, que es la capacidad de guiar los propios

actos y de ser responsable de sus consecuencias.

Mencionaré de pasada el concepto de educacion, cuya etimologia lo dice todo: “ex ducere”
significa dirigir desde fuera. Es una forma de coaccion benigna, presente y necesaria en todas
las sociedades, cuya funciéon es doble: por un lado, adiestrar a sus miembros en las pautas de
funcionamiento social, para que puedan ocupar con soltura el lugar que les haya tocado, y por
otro, paraddjicamente, ayudarle a desarrollar su poder personal para que pueda lograr llegar
a ocupar el lugar que desea. Si la primera funciéon de la educaciéon esta al servicio de la

sumision del individuo a la sociedad, la segunda lo esta al de su libertad.

Suponiendo que estamos satisfechos con nuestro grado de libertad social, podemos
ocuparnos ahora de la libertad personal. Aunque solemos considerarnos objetivos en
nuestras percepciones y libres en nuestra conducta, es obvio que los condicionantes que nos
limitan son muy numerosos. Aparte de la genética, el ambiente familiar y la educacién,
vivimos en una cultura cuyas creencias nos infiltran como virus silenciosos, ahora méas que

nunca por el imparable influjo de las redes cibernéticas de informacion 3.

Desde que nacemos (;quiza antes?) queremos algo, y a la fuente de esa facultad de querer la
llamamos impulso vital. Primero es un impulso ciego, automatico, involuntario, totalmente
corporal, que poco a poco va haciéndose consciente, aunque todavia sigue siendo automatico.
En esta segunda fase aparecen los sentimientos, que ya implican una opinién sobre lo que esta
pasando, asi como una cierta mentalizacién del impulso. Asi, por ejemplo, amor significa que
quiero estar con esta persona, tristeza que la echo de menos, miedo que algo malo va a pasar,

rabia que tengo que eliminar algo que invade mi terreno u obstruye mi camino, etc.*

En alglin momento, empezamos a prever el futuro y a imaginar las consecuencias de nuestros
actos. Nos descubrimos como agentes, seres capaces de producir efectos, y, silo hacemos bien,

podemos empezar a construir de manera consciente nuestro camino en la vida. Las dos

3V. Laura G. de Rivera. Esclavos del Algoritmo. Debate, Barcelona, 2025

4 V. mi libro Autogenics 3.0, capitulo 8 para un mayor desarrollo del tema.

La libertad humana vista por un psiquiatra | 811




Anales de la Real Academia de Doctores de Espaiia. Volumen 10, niimero 4 - 2025, paginas 809-820
Rivera, L. de - La libertad humana vista por un psiquiatra

primeras fases, la corporal y la sentimental, son reactivas, respuestas inevitables ante lo que
ha pasado; nuestros actos son consecuencia de las circunstancias que nos rodean. Por eso dijo
Ortega y Gasset “yo soy yo y mi circunstancia” y afadid: “y si no la salvo a ella, no me salvo
yo”. Salvar la circunstancia es transformarla en otra que nos resulte mas favorable, y aqui
viene la utilidad de la tercera fase, la intelectual, que nos diferencia de los demas animales, de
los nifios pequenos y de los insensatos.

Es claro que, en las dos primeras fases, la corporal y la sentimental, no hay libertad, porque
obramos segliin un impulso natural genéticamente programado, anterior a nuestra propia
existencia. Es en la fase intelectual cuando viene a cuento hablar de libertad, porque es en ella
cuando aparece la voluntad, que ya he dicho que es la intelectualizacion del impulso vital. La
cuestion ahora no es inhibir o escapar de este impulso, lo cual es imposible, sino de modularlo

y dirigirlo hacia nuestra mejor conveniencia. Esta es la funcién de la razon.

Pensar es construir mundos mentales y operar en ellos, investigar sus determinantes,
imaginar circunstancias diversas y extrapolar sus desarrollos posibles. Deliberar es comparar
estos futuros imaginarios, determinar cual nos resulta mas conveniente y elegir la mejor
accion para llegar a él. El pensamiento es una herramienta para la accion, nueva, superpuesta

a la primitiva herramienta del instinto.

Lareaccion, que es actuar impulsados por el pasado, se complementa con la proaccion, que es
actuar atraidos por el futuro. Junto al vis a tergo del automatismo innato aparece ahora el vis
a fronte de la decisién deliberada; en la primera opcién somos consecuencia de nuestro
pasado, en la segunda, somos creadores de nuestro futuro. La voluntad es la capacidad de

mantener ese curso de accién de manera consciente.

2. DECIDIR LIBREMENTE

De todas las fuerzas que regulan las acciones humanas, la voluntad es seguramente la més
débil e inestable, cuestion que ya interes6 a los primeros filésofos, como Platén, que la
plantea de manera muy didactica en su metafora del hilo de oro: 5

Pensemos que cada uno de nosotros, los seres vivientes, es una marioneta divina, ya sea que
haya sido construida como un juguete de los dioses o por alguna razén seria. Pues esto, por
cierto, no lo sabemos, pero si sabemos que estas pasiones interiores nos arrastran como si
fueran unos tendones o cuerdas y que, al ser contrarias unas a otras, nos empujan a acciones
contrarias, en las que quedan definidas la virtud y el vicio. El argumento afirma que cada uno,
asistiendo a uno de los impulsos siempre sin desertar de él en absoluto, debe oponerse a los
otros tendones, que ésta es la conduccién durea y sagrada del razonamiento, llamada la ley

5 Platén, Leyes I: 231

812 | Luis de Rivera




Anales de la Real Academia de Doctores de Espaiia. Volumen 10, niimero 4 - 2025, paginas 809-820
Rivera, L. de - La libertad humana vista por un psiquiatra

comtn del estado, que las otras cuerdas son duras y de hierro, mientras que ésta es débil,
puesto que es de oro, en tanto que las otras poseen las mds variadas formas.

Ya sabemos que Platén, lo mismo que Aristételes, consideraba que el maximo objetivo de la
educacién es aprender a regirse por la razén, y que sé6lo seran libres aquellas decisiones que
vengan precedidas de deliberacion consciente, es decir, gobernadas por la conducciéon aura,
el hilo de oro, de la razon. La metafora de Platon es bonita, pero no dice que hacer con los
tendones de hierro, aunque si parece implicar que hay que deshacerse de ellos o, por lo
menos, someterlos al control de la razén. La propuesta es correcta, y gran parte del
pensamiento occidental esta de acuerdo con ella. Sélo hay un pequefio fallo, y éste no es que
sea dificil, cosa que todo el mundo reconoce, sino que es imposible. Por mucho
razonamiento y voluntad que le pongamos, los tendones de Platén son irrompibles vy,
ademas, no estan en las manos de los dioses, sino en nuestra propia naturaleza.

Para empezar, el sistema nervioso central, en el cual (o con el cual) se producen ideas,
emociones y pautas de conducta, impone sus propias limitaciones materiales de fibras
nerviosas, neurotransmisores y sinapsis. Gran parte de su actividad es automatica, es decir,
fuera de nuestro control voluntario, e inconsciente, es decir, inaccesible al razonamiento.
No me refiero sélo al nivel corporal, como el mantenimiento de la presion arterial o la
aparicién del hambre o el suefio, ni a la respuesta emocional ante diversas circunstancias,
cosa que es bien sabida, sino también a decisiones que creemos estar tomando de manera
consciente y voluntaria.

En efecto, como muy bien explica el Prof. Rubia citando varios experimentos neurocientificos,
unos instantes antes de tomar una decision se activa una regién cerebral subcortical, a la que
sigue la activacion de la zona cortical prefrontal donde se hace consciente esa decision. Es
decir, la decision ya habia sido tomada antes de saber que la estamos tomando. ¢ Algunos
pensadores, entre ellos el Prof. Rubia, consideran que este fendémeno demuestra que la
libertad de decision es una ilusidn, “un fantasma”, pero yo creo que es mas exacto entenderlo
como la validacién neurocientifica de la existencia del inconsciente.

Puede ser que las motivaciones profundas de nuestra conducta no estén tanto en el
razonamiento y la voluntad, sino en unas dindmicas ocultas que, como seres légicos que
somos, intentaremos justificar a posteriori. Si esto es asi, tiene gran sentido la propuesta de
Freud, cuyo método psicoanalitico pretende, precisamente, hacer consciente Ilo
inconsciente, es decir, acceder a estas dinamicas ocultas antes de que se manifiesten en
decisiones incontrolables. Es obvio que, después de mas de un siglo, su método ha
evolucionado, pero la idea sigue siendo valida.

El concepto de inconsciente tiene un largo recorrido en la filosofia alemana, estd implicito
en la magna obra de Schopenhauer, El Mundo como Voluntad y Representacién, y ha sido
bien compendiado en tres volimenes por Eduard Von Hartman en 1868. La gran aportacién

6 F. Rubia, El fantasma de la libertad. Critica, Barcelona, 2009

La libertad humana vista por un psiquiatra | 813




Anales de la Real Academia de Doctores de Espaiia. Volumen 10, niimero 4 - 2025, paginas 809-820
Rivera, L. de - La libertad humana vista por un psiquiatra

de Freud, un médico practico que se ganaba la vida con su clinica, fue formular este concepto
de manera operativa y convertirlo en el nicleo de su método terapéutico.

Pero no hace falta recurrir al psicoandlisis para encontrar testimonios del poder de las
motivaciones inconscientes, cuya existencia muchos consideran incompatible con la
libertad humana. Pablo de Tarso” nos da un testimonio angustioso de este problema:

En vez de lo bueno que quiero hacer, hago lo malo que no quiero hacer. Pero si hago lo que no
quiero hacer, en realidad no soy yo quien lo hace, sino el pecado que estd dentro de mi, Me doy
cuenta entonces de que, aunque quiero hacer lo bueno, solo puedo hacer lo malo. En lo mds
profundo de mi corazén amo la ley de Dios. Pero también me sucede otra cosa: hay algo dentro
de mi, que lucha contra lo que creo que es bueno. Trato de obedecer la ley de Dios, pero me
siento como en una cdrcel, donde lo tinico que puedo hacer es pecar. Sinceramente, deseo
obedecer la ley de Dios, pero no puedo dejar de pecar porque mi cuerpo es débil para
obedecerla. jPobre de mi! ;Quién me librard de este cuerpo, que me hace pecar y me separa de
Dios? jLe doy gracias a Dios, porque sé que Jesucristo me ha librado!

Otra observacién, menos dramatica y mas comun, es la relativamente escasa influencia que
el razonamiento légico tiene en gran parte de nuestras decisiones. No me refiero aqui a los
dementes incapaces de razonar, sino a las personas normales que toman decisiones
importantes sin poder explicar muy bien por qué, y que estan sin embargo convencidas de
que es la decision correcta.

Llamamos “intuicién” a esta forma de saber lo que debemos hacer cuando surge de lo més
intimo de nuestro ser, y también “inspiracién”, cuando nos parece proceder de un ente ajeno
a uno mismo. No elaboraré aqui sobre este fendémeno, pero si diré, como testimonio
personal, que asi fue como decidi estudiar medicina, y también que asi fue como decidi
emigrar a Canadd, decisiones poco razonadas en su momento, que ahora veo como
sumamente acertadas. Otras personas me han confiado experiencias parecidas,
confidencias que no es necesario revelar, porque basta un poco de introspeccién sincera
para que cualquiera pueda recordar eventos similares. Lo que viene a cuento aqui es que no
podemos considerar como libres estas decisiones intuitivas tomadas sin deliberacién
consciente, a pesar de la seguridad interna de que salen de lo mas auténtico de uno mismo.
A menos, claro esta, que reconozcamos que la consciencia no es imprescindible para saber
lo que nos conviene y que el razonamiento légico es s6lo una pequeia parte de nuestra
capacidad para encontrar soluciones a los problemas de la vida.

3. LANATURALEZA HUMANA

Damos mucha importancia al pensamiento porque, aparte de diferenciarnos de los demas
seres vivos, es el secreto de la enorme capacidad de adaptacién y supervivencia de nuestra

7Romanos 7:19-25

814 | Luis de Rivera




Anales de la Real Academia de Doctores de Espaiia. Volumen 10, niimero 4 - 2025, paginas 809-820
Rivera, L. de - La libertad humana vista por un psiquiatra

especie. Sin embargo, y aunque estemos en el top mas top de la cadena alimentaria, no por
ello dejamos de ser animales, combinacién que Aristételes llamé Zoon Logikon8, que
podemos traducir como “animal racional”, aunque algunos también proponen llamarnos
“animal que habla”.

Sea como sea, tengo la impresidén de que a la muy acertada y reconocida definicién de
Aristételes le falta un elemento importante. Es mi observacion repetida, no sélo en mi
consulta, sino también en mi relacién con allegados, conocidos y la sociedad en general, que
los humanos nos quejamos y sufrimos mucho, con frecuencia de manera poco justificada.
Aunque mi experiencia con otros animales es menor, me atrevo a afirmar que esta cualidad
es sumamente rara entre ellos; por lo menos, ninguno de los que he conocido de cerca
parece poseerla. Con comida, agua y carifio se les ve contentos, y, si no tienen nada mejor
que hacer, entran con gran facilidad en un estado de relajaciéon profunda, cosa que para los
humanos es mucho mas dificil. Los miembros de esta “especie elegida” parecen con
frecuencia inquietos e intranquilos, como si les faltara o les molestara algo, y la mayoria

viven, en feliz frase de Henry David Thoreau, “vidas de tranquila desesperaciéon” °

Obviamente, no soy el primero en darme cuenta de esto. Uno de mis predecesores mas
famosos fue el principe hindi Siddhartha Gautama, que formulé lo que se conoce como la
Primera Noble Verdad del Budismo: Jivana duhkha “La vida es un asco”. Duhkha es una
palabra sanscrita dificil de traducir, pero a mi me parece onomatopéyica, por eso la traduzco

» o«

por “un asco”, aunque versiones mas autorizadas lo hacen como “sufrimiento” “molestia”

insatisfaccion”.

Con toda mi admiracién y respeto, no creo que Buda dijera exactamente eso. Es obvio que
la vida es como es y que somos nosotros los que la evaluamos, juzgamos y categorizamos. Y
si nunca acaba de gustarnos y nunca estamos del todo contentos, esa es una propiedad
nuestra, no de la vida. No es que la vida sea insatisfactoria, sino que la insatisfaccién forma
parte de nuestra naturaleza. Podremos asi decir, en primera aproximacion, que los humanos
somos animales racionales insatisfechos. Pero, teniendo en cuenta que soy psicoterapeuta
y que, por lo tanto, me dedico de oficio a buscar siempre el punto de vista positivo,
reformularé esta definicién de la manera siguiente: “El ser humano es un animal racional

con aspiraciones a mas”.

Como animales, estamos impulsados por el instinto vital, en el que podemos distinguir,

segun Kurzweil, tres dindmicas superpuestas: la supervivencia, la reproduccion y la

8 Aristoteles, Politica, V11,12,1332

9 Henry David Thoreau, adalid de la libertad individual frente al poder estatal, escribié sus dos obras mas famosas,
“Walden” y “Sobre la Obligacién de la Desobediencia Civil”, durante su retiro solitario a orillas del lago Walden, en
Massachusetts. La desesperacion viene de las limitaciones impuestas por las estructuras de poder, las creencias, las
tradiciones y las costumbres, y se vive con tranquilidad por resignacién e incapacidad de luchar contra la vaguedad de
sus causas.

La libertad humana vista por un psiquiatra | 815




Anales de la Real Academia de Doctores de Espaiia. Volumen 10, niimero 4 - 2025, paginas 809-820
Rivera, L. de - La libertad humana vista por un psiquiatra

complejidad 10. Como seres racionales, no podemos evitar pensar, hacernos preguntas,
buscar soluciones, en suma, inventar y descubrir. Lo de “aspiraciones a mas”, la version
positiva de estar insatisfecho, es lo que nos lleva a querer ser inmortales, a imaginar seres
y mundos que no hay manera de saber si existen, a plantearnos cuestiones que no se le
ocurren a ningin otro animal, como cudl es nuestra misién en esta vida o quien nos ha
creado y, ya en plan practico, a modificar y sustituir la Naturaleza con nuestras propias

creaciones artificiales.

Hemos inventado la ganaderia, la agricultura y los supermercados; los coches, los trenes y
los aviones; construimos casas y edificios, con calefaccion y aire acondicionado, ademas.
Tantas cosas hemos creado que ya pocos humanos viven en el medio natural, o, mejor
podemos decir, nuestra naturaleza nos ha llevado a vivir en un mundo artificial. Si miramos
alrededor, casi todo lo que vemos ha sido hecho por alguien, y todo lo que ha sido hecho ha
estado antes en una mente humana. Eso es lo que significa “artificial”, hecho por el Arte, que
se opone a lo Natural, hecho por la Naturaleza. Somos creadores de realidades, cosa que
ningun otro animal puede hacer. Pienso que a esto se refiere la Biblia cuando dice, casi al
principio: “Dios cred al hombre a su imagen y semejanzall”, es decir, con el don de la
Creatividad, que es la habilidad de producir en el mundo externo algo que antes habia sido
formado en nuestro mundo interno, en nuestra imaginacién y nuestro pensamiento.
Completaré ahora mi definiciéon con esta nueva idea: “El ser humano es un animal racional

con aspiraciones y creatividad”.

Quedarnos s6lo con las aspiraciones nos llevaria a la insatisfaccion, al sufrimiento y a la
desesperacion. Es la creatividad lo que nos da proyecto y esperanza; tener algo en mente y
encontrarlo o construirlo es lo que nos hace definitivamente humanos. Quien no cultive esta
cualidad s6lo podra ser feliz renunciando a la aspiracién y haciéndose cada vez mas animal y
menos humano 12,

4. SENTIDO DE LA VIDA'Y LIBERTAD

Sentido tiene que ver con direccién. Avanzar con sentido es dirigirse hacia algtn sitio y su
contrario es andar erratico, dando vueltas sin llegar a ninguna parte. No podemos evitar
actuar y nuestras acciones producen efectos; darle sentido a la vida es organizar estos
efectos hacia la realizaciéon de nuestras aspiraciones. Este es el primer corolario de mi

comprension de la naturaleza humana: los humanos somos dadores de sentido.

10 Lo de la supervivencia y la reproduccién es muy sabido; la tendencia a la complejidad afiade una nueva
dimension, que tiene que ver con la capacidad humana de complicar las cosas y con lo que yo llamo “tener
aspiraciones a mas”.

11 Génesis 1:26-27.

12 El rechazo de la creatividad y la excelencia lleva a la Mediocridad, cuyos distintos tipos he descrito en La
Mediocridad Inoperante Activa y en El Maltrato Psicolégico - ver biblio.

816 | Luis de Rivera




Anales de la Real Academia de Doctores de Espaiia. Volumen 10, niimero 4 - 2025, paginas 809-820
Rivera, L. de - La libertad humana vista por un psiquiatra

Y ;cudl es ese destino hacia el que hemos de dirigir nuestra vida? La pregunta es muy
antigua, y sus respuestas estan en el origen de todas las religiones y filosofias. Volviendo a
los clasicos, la aspiracion inherente a la naturaleza humana es lograr la felicidad, la
eudaimonia de Aristoteles. La idea de la vida como tarea hacia la felicidad esta ya en la
filosofia helenistal3 : epictreos, escépticos y estoicos describen, cada uno a su manera, la
bious techné, el arte o técnica de vivir que conduce a la felicidad. Mas cerca de nosotros,
Robert de Ropp analiza los distintos caminos que nuestra civilizacion ofrece para este fin,
llegando a la conclusién que sdlo uno, el master game, tiene alguna posibilidad de éxito14.
Para precisar el concepto, diré que entiendo como felicidad la vivencia muy personal de
estar a gusto consigo mismo y con las propias circunstancias.

Si la felicidad es el objetivo final y general de la vida, habremos de organizar nuestros actos
de manera que sus efectos vayan acercandonos a ella. Citaré el criterio de Platon sobre cémo
decidir cada accién concreta:

Pues nadie querria dejarse convencer de hacer aquello de lo que no se sigue mds la alegria que
el dolor. 15

Cito a Platon porque es Platdn, pero lo que dice es bastante obvio. Acertados o erroneos,
siempre haremos aquello que nos parece mas beneficioso y menos perjudicial. No tenemos
libre eleccién sobre este impulso hacia nuestro mayor bien, que es inherente a nuestra
naturaleza. La pregunta no es si somos libres o no, sino como sabemos que es lo que nos
llevara a la felicidad.

Llegamos asf al segundo corolario de mi comprensién de la naturaleza humana: Es obvio
que no somos libres, estamos predeterminados a seguir nuestro mejor criterio para lograr
nuestro mayor bien, que es la felicidad. Si siempre hacemos lo que nos parece mejor y mas
conveniente, no viene a cuento preguntarnos si somos libres, sino cémo sabemos qué es lo
mejor y lo mas conveniente

Una vez enunciado este principio, se podra objetar que es posible hacer a sabiendas algo
que nos perjudica y no nos conviene. Es cierto, y en mi experiencia como psiquiatra he
encontrado personas que parecen actuar de este modo. Si se me permite la boutade,
podriamos decir que sélo los locos y los estipidos son libres, porque pueden actuar en
contra de si mismos, mientras que la generalidad de los humanos estamos obligados a
actuar segiin nuestro mejor criterio en persecuciéon de nuestro mayor bien. Esto no quita
que, en ocasiones, nos causemos dolor y perjuicio en aras a un bien considerado mayor,
procedimiento que en el juego de ajedrez se llama gambito y en las ciencias econémicas,
inversion financiera. Asi lo hizo el existencialista que se suicidé para demostrar su libertad

13 Marta Nussbaum, The Therapy of Desire. Theory and Practice in Hellenistic Ethics. Princeton University Press, 1994.

14 E] Master Game o Juego Supremo es la iluminacién, a través del autoconocimiento y la meditacién. Los otros
juegos o maneras de ocupar el tiempo de manera provechosa son: el poder, la riqueza, la fama, la erudicion, la
familia y la competencia profesional.

15 Platén, Leyes 11 264- 265

La libertad humana vista por un psiquiatra | 817




Anales de la Real Academia de Doctores de Espaiia. Volumen 10, niimero 4 - 2025, paginas 809-820
Rivera, L. de - La libertad humana vista por un psiquiatra

sobre el instinto de supervivencia, o la virgen cristiana que lo hizo para evitar la deshonra,
un mal, para ella, peor que la muerte. Diré como inciso que he observado en algunos de mis
pacientes ideas de suicidio que tienen su origen en el razonable deseo de escapar de una
angustia insoportable. No hace falta convencerles de que es mejor vivir, lo descubren solos
cuando el tratamiento les ayuda a superan esa horrible vivencia.

5. LIBERTAD Y LIBRE ALBEDRIO

Abordemos ahora la cuestion del libre albedrio, cuya historia no revisaré, porque ya lo han
hecho de manera magistral Francisco Rubia en su Fantasma de la Libertad y, desde otro
punto de vista, Max Weber en su Etica Protestante y el Espiritu del Capitalismo. El resumen
de la versidn religiosa es que Dios otorgd al Hombre el poder de elegir entre el Bien y el Mal
-un regalo envenenado, porque ya sabemos lo dificil y angustiosa que puede ser esta
eleccién-, renunciando a interferir en la decisién. A menos, parece ser, que le rogamos que
lo haga, como hace Pablo de Tarso, a quien ya cité y cuya cita repito en parte:

Sinceramente, deseo obedecer la ley de Dios, pero no puedo dejar de pecar porque mi cuerpo
es débil para obedecerla. jPobre de mi! ;Quién me librard de este cuerpo, que me hace pecar y
me separa de Dios? jLe doy gracias a Dios, porque sé que Jesucristo me ha librado!

Es una solucién, renunciar al libre albedrio y hacerse guiar por la fe. En términos laicos, se
corresponde con obedecer al lider, intoxicarse con internet y, en general, esforzarse por
formar parte de una masa ideologizada.

Siguiendo con la version laica, el concepto de libre albedrio encierra toda la paradoja de la
libertad: Por un lado, estamos predeterminados por naturaleza a actuar en busca de nuestro
mayor bien, pero, por otro, no sabemos cémo hacerlo. Sabemos el destino, pero no el
camino. Libre albedrio significa que tenemos libertad para elegir ese camino, libertad
ficticia, porque no es que podamos, opcionalmente, elegir un camino, sino que tenemos que
decidir qué direccién dar a nuestra vida. No saber lo que hay que hacer no es ser libre, es
estar perdido. Nos duele esta ignorancia, y ese es el ntcleo de la angustiosa insatisfaccion
humana. Alcanzar el conocimiento es nuestra tarea y grandeza. Fue bien dicho: “la verdad
os hara libres”

El primer descubrimiento es darse cuenta de que nuestra naturaleza, “animal racional con
aspiraciones y creatividad” nos ha sido dada inacabada - lo cual es lo mismo que decir: con
potencial. Ahora entendemos la insatisfaccidn, porque es verdad que nos falta algo, y la
aspiracién, que es la percepciéon de nuestro potencial para generarlo. Y también
entenderemos la creatividad, como la continuacion de la fuerza que nos ha ido
construyendo, y que ahora est4 en nuestras manos.

Estamos en el medio de un camino, de un proceso, de un desarrollo. El siguiente paso es la
decision inquebrantable de seguir hacia adelante, purificando las aspiraciones, movilizando
la creatividad y penetrando en lo mas sublime de la esencia humana. Hay otra eleccién

818 | Luis de Rivera




Anales de la Real Academia de Doctores de Espaiia. Volumen 10, niimero 4 - 2025, paginas 809-820
Rivera, L. de - La libertad humana vista por un psiquiatra

posible, que no recomiendo: estancarse o volver hacia atras, simplificar las aspiraciones,
embotar la creatividad y retroceder hacia el polo animal.

En una ocasidn, hablando de otros temas, un insigne psiquiatra espafiol, Carlos Castilla del
Pino, hace tiempo fallecido, me dijo, no recuerdo bien a cuento de qué, “la decisién mds
importante de la vida estd entre amar y ser amado u odiar y ser odiado”. No desarrollamos
mas la idea en aquel momento, pero cada vez que la recuerdo me parece mas genial 16. Es
otra forma de ver el libre albedrio.

Aprovecho aqui para resumir mi teoria de las “decisiones criticas” que basicamente consiste
en diferenciar entre decisiones que dan exactamente igual, porque si hubiéramos hecho algo
diferente los resultados hubieran sido mas o menos los mismos, y aquellas otras que abren
bifurcaciones a partir de las cuales nuestra vida sigue cursos muy diferentes. Las primeras
son, simplemente, decisiones. Las segundas son decisiones criticas. La pega estd en que
raramente nos damos cuenta de que estamos tomando una decision critica cuando la
estamos tomando, y muchas veces ni siquiera después, cuando ya las consecuencias son, o
deberian ser, evidentes. 7.

Saber tomar la decision correcta es lo que se llama tener criterio, es decir, un procedimiento
para anticipar cuando el resultado va a ser acertado y cuando no. La gran angustia ante la
vida es no saber que hacer o, peor aun, darse cuenta de que lo que estamos haciendo nos
lleva a un sitio al que no queremos ir.

William Osler, el fundador de la Escuela de Medicina en que me formé como psiquiatra,
decia que, una vez en la vida y sélo una, habia de aceptar esa angustia, sentirla en toda su
intensidad, abandonarse a ella sin resistencia ni escape, no hacer nada, hasta que de lo mas
profundo surgiera la percepcion del propio ser y la conviccion absoluta del lugar que ocupas
en la inmensidad del Universo. Es, decia, como subir a una montafia y otear con serenidad
el horizonte, hasta ver donde est4 la tierra prometida. A partir de entonces, baja y sigue en
esa direccion, sin dudas, sin prisa y sin pausa, hasta llegar al lugar al que perteneces.

Asfi que, para finalizar y como conclusién, diremos que no hay mas libertad que la de poder
elegir amo. Podemos ser esclavos de nuestras ocurrencias y caprichos, de las opiniones
ajenas dominantes, de nuestra razén y propésito o del servicio a un ideal superior. En la
medida en que logremos conciliar todas esas opciones, cada una en su justa medida, en una
armonia en que ninguna esté tan oprimida como para querer rebelarse, podremos decir que
estamos realizando nuestra naturaleza. La libertad suprema es ser duefio de uno mismo, lo
cual es como decir: esclavo de si mismo.

16 Un pequefio tratado sobre el tema es El Amor segtin los Médicos, mi discurso de ingreso en la Asociacién Espafiola
de Médicos Escritores y Artistas (de la que también fue miembro Castilla del Pino).

17 Crisis Emocionales, pag. 22.

La libertad humana vista por un psiquiatra | 819




Anales de la Real Academia de Doctores de Espaiia. Volumen 10, niimero 4 - 2025, paginas 809-820
Rivera, L. de - La libertad humana vista por un psiquiatra

6. REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

e Aristételes. Etica a Nicomaco. Gredos, Madrid, 2003
e  Aristoteles. Politica. Gredos. Madrid, 1988

e  Bergson, Henri. L'évolution créatrice. Félix Alcan Editeur. Paris, 1907

e Buddhaghosa, Bhaddantacariya. Visuddhimagga. The Path to Purification. Theravada

Tipitaka Press, 2010

e de Rivera, Laura G. Esclavos del Algoritmo. Debate, Barcelona, 2025

e de Rivera, Luis. Autogenics 3.0 - La nueva via al mindfulness y la meditacién. Amazon,

2018
e de Rivera, Luis. El Maltrato Psicolégico. Espasa, 2002. Amazon, 2022

e de Rivera, Luis. Crisis Emocionales. Espasa, 2006. Amazon, 2018

e de Rivera, Luis. El trastorno por Mediocridad Inoperante Activa (Sindrome MIA).

Psiquis, Revista de psiquiatria, psicologia y psicosomatica, 1997, 18, 17-20
e de Rivera, Luis. El Amor segin los Médicos. ASEMEYA, Amazon, 2024.
e de Ropp, Robert S. The Master Game. Delacorte Press, New York, 1968

e Freud,S. (1915). The Unconscious (Standard Edition, vol. 14, pp. 159-190). London: Hogarth.

e  Kurzweil, Raymond. How to create a mind. Duckworth, Richmond, UK, 2024

e Monod, Jacques. Le hazard et la nécessité. Editions du Seuil, Paris, 1970

e Nussbaum, Marta. The Therapy of Desire. Theory and Practice in Hellenistic Ethics.

Princeton University Press, 1994

e Ortega y Gasset, José. Meditaciones del Quijote (1914). Obras Completas, Taurus,

Madrid, 2004-2010, I, 757.
e  Osler, W. (1913) A way of life. Harper, New York, 1937
e  Platon. Didlogos VIII. Leyes (Libros I-VI). Editorial Gredos, Madrid, 2023

e Rocamora, Pedro. Psicologia de la sugestidn en Freud. Escritos, Morata de Tajuiia, 2011

e Rocamora, Pedro. Conciencia y Psiquismo. Icaria, Barcelona, 2016

e Rocamora, Pedro, Rubia, Francisco y de Rivera, Luis. ;Somos libres? La respuesta de la
neurociencia y de la psiquiatria. Real Sociedad Econémica Matritense de Amigos del

Pais - Jueves 27 febrero 2024. https://matritense.net/debate-somos-libres/

e Rubia, Francisco J. El Fantasma de la Libertad. Critica, Barcelona, 2009

e  Schopenhauer, Arthur. El mundo como voluntad y representacion. Gredos, Madrid, 2014

e Thoreau, Henry D. Walden or Life in the Woods. Boston, Ticknor and Fields, 1856
e von Hartmann, Eduard. Philosophy of the Unconscious. Triibner, London, 1884

e Weber, Max. La Etica Protestante y el Espiritu del Capitalismo. Orbis, Barcelona, 1985
e  Weber, Max. El politico y el cientifico. Altaya, Barcelona, 1995

820 | Luis de Rivera




